
1 
 

 



2 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



3 
 

 

 

FRANCESCO SAVINO 
VESCOVO DI CASSANO ALL’JONIO 

 

QUARESIMA – PASQUA 
2026 

Lettera Pastorale 
 
 

LA VISITA PASTORALE 

ESPERIENZA DI DESERTO QUARESIMALE  

E DI CAMMINO VERSO IL RISORTO 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



4 
 

 

 

In quel tempo, Gesù fu condotto dallo Spirito nel 

deserto, per essere tentato dal diavolo. Dopo aver 

digiunato quaranta giorni e quaranta notti, alla fine 

ebbe fame. 

(Mt 4,1-2) 

 
 

 

 

 

 

 

Carissimi/e,  

da poco tempo ho intrapreso la visita pastorale, che mi sta conducendo a 

incontrarvi nelle vostre comunità parrocchiali e nei vostri ambienti di vita. 

Ho già iniziato a sperimentare con gratitudine le consolazioni e le 

asperità, le gioie e le fatiche della visita, e soprattutto sto riconoscendo con 

stupore tanti segni dell’azione dello Spirito in voi e tra di voi. Sono segni che 

possono essere osservati solo “da vicino” o “dal basso”, cioè entrando nelle 

case, percorrendo tratti di strada insieme, ascoltando con prossimità quelle 

voci e quegli aneliti che il vescovo non potrebbe percepire solo dalla cattedra 

o dalla sede episcopale.  

E così già le prime tappe della visita pastorale mi hanno confermato che 

non sto solo visitando, ma sto camminando con voi. Quando si cammina, 

infatti, si lasciano delle postazioni e si scoprono contesti nuovi, si 

acquisiscono nuove conoscenze e si maturano nuove riflessioni, si procede in 

avanti e non si ritorna semplicemente al punto di partenza. Ogni volto di cui 

incrocio lo sguardo, ogni cuore di cui ascolto le ansie e le speranze, ogni 

ambiente di cui avverto le pulsazioni vitali, ogni luogo ecclesiale o civile che 

mi accoglie nella propria ferialità, sono per me occasioni di nuove sorprese, 



5 
 

di prese di coscienza a volte inaspettate, di esperienze sofferte o rincuoranti 

che comunque mi provocano al dinamismo spirituale, mi spingono a nuovi 

passi interiori e pastorali. E in tal senso, la visita è per me un’esperienza di 

conversione e di ascesi, di progresso del cuore e della mente.  

Queste semplici constatazioni, mi suggeriscono di cogliere alcune 

feconde affinità che si creano tra il tempo di Quaresima e la spiritualità di una 

visita pastorale. Vorrei tratteggiare alcune brevi riflessioni, che sto 

considerando in questo tempo, con l’auspicio che la Quaresima e la Pasqua 

possano ispirare il vescovo e le comunità a vivificare la visita pastorale e, a 

sua volta, la visita stessa possa favorire in noi una feconda esperienza della 

Quaresima e della Pasqua. 

Raccolgo questa mia proposta attorno a quattro punti di contatto che 

intrecciano l’anima della visita pastorale con lo spirito del tempo forte che 

stiamo vivendo: deserto, ascolto, conversione, cammino. 

 

Deserto 

Conosciamo il significato del “deserto” nel contesto della Quaresima: è 

l’ambiente della spoliazione e della prova, della fatica e della ricerca. Nel 

deserto si apre una duplice strada: da una parte le privazioni di ogni 

rivestimento superfluo portano in luce l’intima essenza dell’uomo e 

favoriscono la disponibilità a riconoscere chi siamo veramente, davanti a Dio 

e alla nostra stessa vita; dall’altra, la durezza e l’arsura tentano all’illusione e 

all’idolatria, alla fuga dalla realtà e alla costruzione di un’immagine del 

mondo centrata sull’io, sull’avere, sul potere. Le tentazioni a cui Gesù fu 

sottoposto nei quaranta giorni di deserto – l’io, l’avere e il potere, 

assolutizzati e concepiti a dispetto della paternità di Dio – racchiudono ed 

esprimono ciò che avviene nella quotidiana esperienza umana. 

Durante la visita pastorale, attraversando i nostri normali ambienti di 

vita, tocco con mano l’esperienza di deserto che anche ognuno di voi vive 

quotidianamente. Le asperità e le diverse forme di povertà, le fatiche e i 

sacrifici segnano in modi diversi la vita delle nostre comunità, e venendo a 

incontrarvi mi accorgo con commozione di tante fragilità e tanti sforzi che 

molti tra di voi vivono come autentica forma di deserto quaresimale.  



6 
 

Io per primo imparo dall’incontro con voi. E da parte mia sono tra voi 

per confermarvi, nel nome del Signore, in una duplice certezza. Certezza che, 

da una parte, il deserto non può essere anestetizzato, la realtà anche aspra 

della vita non può essere edulcorata con illusioni e idolatrie. Ma dall’altra 

parte vi attesto con piena fede che il deserto non è aridità senza confine, 

tutt’altro. Il deserto della prova e della fatica è luogo fecondato da un’acqua 

viva, che fa germogliare i chicchi di grano seminati dal sudore nei solchi della 

fedeltà. Quest’acqua è la grazia di Dio, che accompagna e sostiene le nostre 

fatiche, ci chiama a spogliarci nel cuore di ciò che è superfluo e a fare del 

deserto la valle in cui camminare dietro a Lui e insieme ai nostri fratelli e 

sorelle. Nel deserto, muore chi si chiude nella solitudine dell’egoismo; ma chi 

cammina insieme agli altri, vive.  

Il territorio geografico e umano della nostra diocesi riflette bene le 

diverse anime del deserto. È ambiente segnato da arsure e privazioni, di 

carattere sociale prima che economico. Ma è anche comunità ricca di risorse 

umane, culturali e cristiane capaci di far rifiorire la vita.  

Le arsure che desertificano il nostro territorio hanno nomi sinistri: 

corruzione, mafia, malaffare. Sono arsure che asciugano le risorse dello stato 

sociale, della sanità, della formazione, della capacità imprenditoriale, della 

Figura 1Tentazione di Cristo sul monte,  Duccio di Buoninsegna. 



7 
 

progettualità giovanile, del senso civico. Arsure che inaridiscono il futuro e 

fanno ripiegare nell’apatia. È necessario saper nominare questi mali e sentire 

l’effetto sinistro e disgustoso che provocano, per non abituarci e rassegnarci 

mai. 

E le risorse le abbiamo. Nel nostro deserto, la resilienza della nostra 

società non è sconfitta. Ecco il deserto che fiorisce: famiglie che continuano a 

lottare, imprese che si radicano sul territorio, insegnanti e formatori che 

credono nei giovani, associazionismo che scardina l’apatia e la rassegnazione, 

parrocchie e comunità in cui la speranza non è una parola, ma una pratica 

quotidiana provocata dalla fede e alimentata dall’amore. 

Sono certo che questo deserto può fiorire, a condizione che apra i propri 

solchi riarsi al seme della parola di Dio e all’acqua della sua grazia, fonti di 

un’umanità che non cede all’assuefazione.  

Ascolto 

Durante la visita pastorale viviamo diversi momenti e molteplici forme 

di ascolto. Ascolto della Parola di Dio, ascolto reciproco, ascolto delle 

persone, delle comunità e degli ambienti civili. Io stesso vengo per ascoltare, 

e non solo per farmi ascoltare. La mia parola è frutto di un prioritario ascolto 

delle vostre espressioni, che mi concedono la grazia e la responsabilità di 

prestare attenzione, interpretare alla luce della Parola di Dio, riflettere, 

continuare ad ascoltare.  

In questo dinamismo 

di ascolto reciproco, la 

lettura della realtà che ci 

circonda e il nutrimento di 

Parola di Dio sono anima 

del nostro percorso verso la 

Pasqua. La pratica 

dell’ascolto reciproco, di cui 

la visita pastorale è tempo 

favorevole, è autentico 

spirito quaresimale che 

Figura 2 Cristo e la Samaritana al pozzo di Paolo Caliari, detto il Veronese (1528–1588). 



8 
 

attraversa e feconda tutta l’esistenza umana, non solo questo tempo 

dell’anno.  

Indirizzati dalla spiritualità quaresimale, vi esorto a favorire sempre e in ogni 

modo la pratica dell’ascolto di Dio e dei fratelli, nella comunione di fede della 

Chiesa, che sono chiamato a garantire e custodire.  

Il nostro approccio alla Parola di Dio e all’ascolto dei fratelli non sia di 

tipo consolatorio, disincarnato, ma mantenga sempre il necessario contatto 

con la realtà viva in cui siamo immersi. L’aderenza alla storia interpella la 

Parola e orienta la realizzazione della Parola nelle opere.  

Anche in questo senso, i Vangeli ci mostrano in Gesù il modello di 

ascolto e di annuncio di una Parola sempre a stretto contatto con la realtà. Da 

una parte, le sfide poste dalla vita quotidiana portavano Gesù all’ascolto del 

Padre, per discernere e agire. Le sofferenze e le attese della gente, le 

provocazioni e le insidie dei capi, le grandi scelte da assumere e i momenti 

giusti per farlo, tutte le situazioni e le necessità della missione quotidiana 

orientavano l’ascolto del Padre da parte di Gesù. E dall’altra parte, la Parola 

che Egli restituiva ai discepoli e alle folle, il suo annuncio del Vangelo, era 

sempre chiaramente indirizzato alla concretezza della vita. La misericordia, il 

perdono, le relazioni di giustizia, le vocazioni da seguire, la fedeltà nelle 

prove, la conversione dal male, la compassione, la forza nelle malattie, la 

consolazione nelle sofferenze: la Parola di Gesù permette ai suoi destinatari la 

luce per affrontare concretamente tutte le situazioni quotidiane e di agire in 

esse con responsabilità e carità, non di fuggirle nell’intimismo o nel 

fariseismo.  

 

 

 

 

 

 



9 
 

Conversione 

 

 

Figura 3• San Francesco d’Assisi e l’omaggio dell’uomo semplice, autore Giotto  1295-1299. Basilica Superiore di San Francesco, 
Assisi (Ciclo delle Storie di san Francesco) 

La Quaresima ci fa risuonare in modo vivo l’appello fondamentale alla 

conversione, che il Signore annuncia in modo programmatico fin dall’inizio 

della sua missione: “Convertitevi, perché il regno dei cieli è vicino” (Mt 4,17). 

La visita pastorale è, nella sua essenza, la continuità di questo appello, 

vivo e concreto, rivolto a me e, anche tramite me, a tutta la nostra chiesa e al 

nostro popolo.  

In epoca contemporanea, nella Chiesa giustamente abbiamo spesso 

parlato di varie forme di conversione comunitaria: conversione della 

pastorale e delle strutture, ma anche di conversione della politica e 

dell’economia, di conversione sociale ed ecologica. Sono prospettive sempre 

aperte ed esigenti, che richiedono una sincera presa di coscienza e uno sforzo 

convinto da parte di comunità e istituzioni. Non entro ora in una riflessione 

su scala globale, che richiederebbe di declinare il tema della conversione in 

rapporto alle grandi sfide sociali del terzo millennio, su cui la Chiesa deve 



10 
 

continuare a offrire il suo insostituibile servizio profetico. Tenendo presente il 

recente magistero sociale della Chiesa, vorrei piuttosto limitarmi ad applicare 

l’appello quaresimale alla conversione alle scelte che riguardano la nostra 

realtà diocesana, e soprattutto all’atteggiamento che la conversione richiede.  

Ritengo che l’appello alla conversione ci richieda una forte presa di 

coscienza, su due dimensioni. Prima di tutto, la dimensione personale, poi 

quella comunitaria. 

Nessuno programma comunitario di conversione – pastorale o 

ecologica che sia – potrà mai aggirare o sostituire la sua condizione primaria 

di possibilità, che è appunto la disponibilità personale alla conversione al 

Vangelo. Rilanciando l’intuizione di papa Francesco, che chiamava tutti a una 

conversione ecologica, papa Leone ha ricordato che «è solo attraverso un 

ritorno al cuore che può avvenire anche una vera e propria conversione 

ecologica. Occorre passare dal raccogliere dati al prendersi cura; da discorsi 

ambientalisti a una conversione ecologica che trasformi lo stile di vita 

personale e comunitario. Per chi crede, si tratta di una conversione non 

diversa da quella che ci orienta al Dio vivente, perché non si può amare il Dio 

che non si vede disprezzando le sue creature, e non ci si può dire discepoli di 

Gesù Cristo senza partecipare del suo sguardo sul creato e della sua cura per 

ciò che è fragile e ferito» (Discorso nel decennale della Laudato si’, 1.10.20025). 

Per il cristiano, non c’è conversione comunitaria senza il continuo e personale 

volgersi verso la sequela di Cristo.  

Da questo punto di vista, la visita pastorale del vescovo vuole essere, 

con tutta franchezza e semplicità, un invito a far risuonare con convinzione 

nella nostra vita il fondamentale appello di amore che Cristo oggi ci rivolge: 

“Convertitevi, perché il regno dei cieli è vicino”. Il mio è un invito umile al 

Vangelo, al ritorno all’Eucaristia e alla Riconciliazione, alla preghiera, al 

servizio di carità, un appello a mettere Cristo al centro della nostra vita. Nei 

nostri incontri e nelle nostre liturgie, che abbiamo modo di vivere durante la 

visita, ricordiamo che prima di tutto stiamo volgendo il cuore e la vita a 

Cristo Signore che passa tra noi e ci invita a seguirlo. 

Sulla base dell’umile disponibilità personale alla conversione, possiamo 

parlare anche di conversione comunitaria, sia nella prospettiva della 

pastorale e della missione ecclesiale, sia nella prospettiva dell’impegno civico 



11 
 

e sociale. Papa Francesco, annunciando con forza a tutta la Chiesa la chiamata 

a una conversione pastorale e missionaria, chiariva che tale impegno non si 

attua solo a livello universale, ma si concretizza in ogni realtà diocesana: 

«Ogni Chiesa particolare, porzione della Chiesa Cattolica sotto la guida del 

suo Vescovo, è anch’essa chiamata alla conversione missionaria. Essa è il 

soggetto dell’evangelizzazione, in quanto è la manifestazione concreta 

dell’unica Chiesa in un luogo del mondo, e in essa “è veramente presente e 

opera la Chiesa di Cristo, una, santa, cattolica e apostolica”. È la Chiesa 

incarnata in uno spazio determinato, provvista di tutti i mezzi di salvezza 

donati da Cristo, però con un volto locale. La sua gioia di comunicare Gesù 

Cristo si esprime tanto nella sua preoccupazione di annunciarlo in altri 

luoghi più bisognosi, quanto in una costante uscita verso le periferie del 

proprio territorio o verso i nuovi ambiti socio-culturali. Si impegna a stare 

sempre lì dove maggiormente mancano la luce e la vita del Risorto. Affinché 

questo impulso missionario sia sempre più intenso, generoso e fecondo, 

esorto anche ciascuna Chiesa particolare ad entrare in un deciso processo di 

discernimento, purificazione e riforma» (Evangelii Gaudium, 30). 

E da questo punto di vista, colgo una necessaria condizione di partenza: 

la conversione pastorale e missionaria richiede una sincera disponibilità, da 

parte di tutti, a non adagiarsi semplicemente su prassi, atteggiamenti e 

tradizioni ripetute solo sulla base del “si è fatto sempre così”. Conversione 

significa anche accettare di mettere in discussione i propri schemi pastorali e 

relazionali, umile apertura alla verifica e al confronto, per capire insieme se e 

quali comportamenti oggi siamo chiamati a cambiare. Non so quali scelte 

operative si riveleranno opportune in ogni comunità che vengo a visitare, ma 

so che verrò ad aiutarvi per discernere insieme, senza trincee da difendere o 

posizioni da conservare, ma con autentica disponibilità a nuove sfide, ove 

necessarie.  

 

 

 

 



12 
 

 

Figura 4 Michelangel, Cristo Risorto. Windsor Castle, Royal Collectio 



13 
 

Cammino 

Carissimi, come potete osservare, ho parlato soprattutto di 

atteggiamenti e di condizioni del cuore, di premesse necessarie per poter 

ascoltare e discernere le priorità, le scelte, le azioni che lo Spirito potrà 

suggerirci.  

La visita pastorale non viene infatti come ispezione. L’ispezione è il 

mero controllo affinché tutto sia a suo posto. L’ispezione mira alla staticità e 

alla conservazione di un ordine. Il movimento che meglio rappresenta 

un’ispezione è il moto circolare, un “giro”, con ritorno al punto di partenza. 

La visita pastorale viene piuttosto come accompagnamento e slancio 

nella missione ecclesiale. Non è un giro, ma un percorso in avanti. Un tratto 

di cammino che si percorre insieme, valutando la direzione, l’intensità del 

passo, le mete immediate e quelle a lungo termine. In piccolo, la visita 

pastorale rappresenta tutto il cammino della Chiesa, cammino quaresimale 

nel deserto, cammino verso la Pasqua.  

Il cammino ha anche le sue soste, necessarie a rigenerarsi e a verificare 

la strada, ma sue caratteristiche sono l’accettazione della provvisorietà, della 

gradualità, e, soprattutto, la speranza della meta. Una chiesa che si ferma ad 

autoconservarsi, una chiesa che non cammina, è una chiesa senza speranza, 

che ha smarrito l’amore di seguire il suo Signore e si accontenta di gestire i 

propri spazi e di mettere in ordine le proprie dimore. Una chiesa in cammino, 

invece, è forse impolverata e precaria, ma lieta e fiduciosa di seguire in libertà 

il suo Signore e scoprire ogni giorno le nuove sfide a cui Egli la conduce.   

Chiesa di Cassano all’Jonio, non accontentarti delle tue sicurezze! 

Pensati Chiesa in cammino. Non avere timore, abbi la gioia e la libertà di 

attestare al mondo che il Signore chiama tutti ad attraversare il deserto verso 

il suo Regno. 

 
Cassano all’Jonio, 18 Febbraio 2026 
          Mercoledì delle Ceneri 
 

 

 



14 
 

 

 


